
1 講演　　障害者運動の水脈をたどる

るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

登壇者

ナビゲーター

　　　　　　　荒井裕樹（二松学舎大学）

　　　　　　　村田淳（京都大学）

「障害者運動の水脈をたどる」
講演 ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

2 講演　　障害者運動の水脈をたどる

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

3 講演　　障害者運動の水脈をたどる

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

4 講演　　障害者運動の水脈をたどる

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

5 講演　　障害者運動の水脈をたどる

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

　●　福祉三法の成立

　旧生活保護法（1946）　児童福祉法（1947）　身体障害者福祉法（1949）

　●　国立療養所での人権闘争の勃発

　日本患者同盟結成（1948）　→　朝日訴訟提訴（1957）

　全国国立らい療養所患者協議会（1951）　→　らい予防法闘争（1953）

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。

講演スライド資料8頁より



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

6 講演　　障害者運動の水脈をたどる

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

7 講演　　障害者運動の水脈をたどる

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

　●　70年代の障害者運動から3つの論点

　論点①　……　青い芝の会の衝撃その1：一方的な「善意」批判

　論点②　……　青い芝の会の衝撃その2：「優生思想」との闘い

　論点③　……　「養護学校義務化阻止闘争」が投げかけたこと

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。

講演スライド資料12頁より



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

8 講演　　障害者運動の水脈をたどる

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。

　●　「青い芝の会行動綱領」（横田弘起草1970）

　一、我らはCP者であることを自覚する。

　一、我らは強烈な自己主張を行う。

　一、我らは愛と正義を否定する。

　一、我らは問題解決の路を目指さない。

※後に「一、我らは健全者文明を否定する。」が追加

講演スライド資料13頁より



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

9 講演　　障害者運動の水脈をたどる

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。

　●　日本脳性マヒ者協会「青い芝の会」とは

　・1957年結成。障害種別の当事者団体として先駆的な存在。

　・踏まれても踏まれても負けない青い芝のように……が名の由来

　・脳性マヒ者の互助・親睦組織（将来的には政治力をもつことを想定）とし

　　て誕生

　・初期の会員は光明学校（現・都立光明学園）の同窓生で、文芸同人団体

　　「しののめ」（花田春兆主宰）から派生的に誕生（初期メンバーはだいたい

　　重複）

　●　なぜ「脳性マヒ者」だったのか？

　・脳性マヒ者は「身体障害者福祉法」との齟齬が顕在化しやすかった。

　　→　脳性マヒ特有の障害特性が「障害等級認定」等に不利に働いた。

　・脳性マヒ者は養護学校（光明学校）でもマイノリティだった。

　　→　当時の光明学校ではカリエスや脊椎・頸椎損傷など、「しゃべれる」　

　　　　「書ける」障害児が主だった。

　●　議論の先駆性（「青い芝」「しののめ」内での議論）

　1950～60年代から、すでに下記のような問題を議論

　・障害者の結婚､性の問題（障害者同士の結婚など）

　・親（在宅介助）への不満（障害児は親の付属物ではない）

　・望ましい施設とは

養護学校卒業後に進路がない　→　孤独にならないために繫がる（「しののめ」）　→
同じ障害だから利害や悩みが似る　→　解決のために力を合わせよう、という流れ

講演スライド資料20、21頁より



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

10 講演　　障害者運動の水脈をたどる

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

11 講演　　障害者運動の水脈をたどる

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

12 講演　　障害者運動の水脈をたどる

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

13 講演　　障害者運動の水脈をたどる

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

14 講演　　障害者運動の水脈をたどる

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。

　●　性差別・性暴力・力の不均衡を表わす言葉は増えてきた（定着してきた）

　①「～ハラスメント」という言葉のバリエーション

　　セクシャル～／マタニティ～／パワー～／モラル～など

　②見えにくい「暴力」「力の行使」を言い表す言葉

　　ドメスティック・バイオレンス／デートDV／マイクロ・アグレッション

　　など

　③見えにくい「価値観」を可視化する言葉

　　マチズモ／エイブリズム／ルッキズムなど

講演スライド資料16頁より



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

15 講演　　障害者運動の水脈をたどる

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

16 講演　　障害者運動の水脈をたどる

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

17 講演　　障害者運動の水脈をたどる

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

18 講演　　障害者運動の水脈をたどる

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

そもそも、学校の役割って何なんでしょうね。

公教育とは、個々人の能力を伸ばすところな

のか、公共の担い手を育てるところなのか。

個々人の能力を伸ばすだけだったら、似たよ

うな学力の子どもを集めて効率的な授業をし

た方が良いかもしれない。でも、公教育が社

会の担い手を育てるところだとしたら、いろ

いろな人たちがいる環境をまずは教育現場に

つくらなくてはいけないわけです。当時の養

護学校をめぐる議論は、こうした根源的な問

いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

19 講演　　障害者運動の水脈をたどる

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

学校の役割とは何か。教育とは何か。当時の

養護学校をめぐる議論は、こうした根源的な

問いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



るのか、障害者差別解消法（以下、差別解消

法）というものをどういった形で教育現場に

根付かせていけば良いのかといったことに興

味・関心があるのではないかと思います。

今日私が皆さんにお話しするのは、約半世紀

前の障害者運動の歴史や理念についてです。

なので、皆さんが興味・関心をもっておられ

ることと若干ずれるように思われるかもしれ

ません。ですが、実は無関係ではなく根っこ

のところでつながっているのだ、というお話

をしたいと思います。

大学院生時代、私はハンセン病療養所での文

学活動について研究をしていました。私がフ

ィールドワークを始めた頃は、戦前・戦中の

療養所を知っている方々が結構いらっしゃっ

て、お話を聞くのがとても面白かったんです。

そうした昔話を聞いたり、あるいはそうした

方々がやってきた文学活動の歴史などを知っ

て、隔離された人々や虐げられた人々の文化

や文学活動に興味をもつようになりました。

戦後の障害者運動にも、文学を中心とした

サークル運動のようなものが存在していまし

た。私はそこにも関心をもつようになり、障

害者団体の人たちと過ごしたり、取材をした

りといったことが重なって、現在のような研

究に至ります。

表現が難しいのですが、vulnerableな状態に

ある人たちの自己表現の歴史や活動に関心を

なぜ「日本文学者」が「障害」を？

荒井　皆さんはじめまして。荒井と申します。

二松学舎大学の文学部で教鞭をとっている日

本文学者です。私の名前を初めて聞く方が多

いと思います。なぜ文学をやっている人間が

障害の問題を語るのか。そうしたことも含め

て今日はお話しします。

私自身は、戦後日本の障害者運動史であると

か、障害者の自己表現活動、あるいは優生思

想に関わる諸問題を研究したり、支援してき

た人間です。

おそらくこの場にいらっしゃる多くの方々は、

障害学生がどのように教育現場に入っていけ

ある概念には公的な誕生があります。例えば、

インクルーシブ教育。教科書を見るとだいた

いサマランカ宣言が出てくるわけですね。あ

るいは、ノーマライゼーションについて調べ

ると、だいたいバンク・ミケルセンが出てき

ます。

でも、当たり前ですけど、インクルーシブ教

育に通じるような主義主張、あるいはそうい

ったものが必要だという考え方はサマランカ

宣言より前からあるわけです。公的な誕生以

前からそれに類する議論や主張は存在してい

るんです。そういったものは唯一の起源を確

定するのが難しいので、さまざまな団体や個

人が主張をしてきたことを、一つひとつ丁寧

に確認していく作業が必要ではないかと私は

考えています。

つまり、ある概念が公的に誕生する前の、

人々が声を上げていたところに着目したい。

そうした水脈をたどっていくようなことをし

たいと思っています。

少し例を挙げてお話しします。いま、「障害」

の表記にはいろいろなものがあります。皆さ

んのご所属の組織で、この「がい」の字をど

のように表記するか、機関決定されていると

ころがあれば手を挙げていただいてもよろし

いですか。

（ちらほら手が挙がる）

結構いらっしゃるんですね。ちなみに村田さ

もっているということです。vulnerableって

日本語に訳しにくいですね。「社会的弱者」

というのも違う気がするし、「ある種の脆弱

性を抱えた人たち」という言い方もあまりし

っくりこないのですが、とにかく、隔離をさ

れたり差別をされたり、迫害をされた人たち

の自己表現の歴史に関心をもっています。

ここで私から皆さんに問いかけたいのですが、

障害者が書いた文学作品ってどの学問領域の

対象になると思いますか？文学研究の現場に

いる人間からすると、文学研究というのは基

本的にプロの作家が書いたものを対象にしま

す。一方、障害者のことを主に扱うのは社会

福祉学だと思うのですが、社会福祉学は基本

的に文学を対象にはしません。

そうすると、障害者の書いた文学は文学研究

でも社会福祉学でも研究の対象にならない。

じゃあどこが研究するんですか？という話に

なりますね。こういう研究の「谷間」みたい

な問題についても、これまで問題提起してき

たつもりでおります。

水脈をたどる

荒井　「障害者運動の水脈をたどる」という

変なタイトルをつけました。「水脈」という

表現にピンとこない方も多いと思うので、少

し説明をします。

だ。」（安積遊歩『このからだが平和をつ

くる――ケアから始まる変革』大月書店、

2022年、9頁）

ここに出てくる東京青い芝の会の寺田純一さ

んが、障害の「害」の字を石へんの「碍」と

して使ったということです。

寺田純一さんは、日本の障害者の自立生活運

動の屋台骨みたいな方ですが、実は科学にと

ても造詣が深い。国会図書館の検索システム

で「寺田純一」と打つと、アメリカのSF作

家、生化学者であるアイザック・アシモフの

翻訳書が出てきます。訳者は同姓同名の別人

じゃなくて、この方です。就学免除で義務教

育を受けていないのですが、独学で勉強した

んですね。そうした科学者としての素養から、

ニュートラルな表現として、障害の「碍」の

字が出てきたのではないかと思います。

「碍」という漢字は、戦前は普通に使われて

おりましたが、戦後の国語改革で常用漢字か

ら除外されました。いまは「碍子」という絶

縁体などを表す言葉として使われているぐら

いかもしれません。ちなみに「障碍」は、仏

教のなかでは「しょうげ｣と読んで、仏道の

差し障りを意味します。 

いま例示した文章を書いた安積遊歩さんも、

日本にピアカウンセリングをもち込んだり、

1994年にカイロで講演をしたことがきっか

んの所属の組織ではどうですか。

村田　漢字の「害」です。学内の人からもひ

らがなの方が良さそうだから変えた方がいい

んじゃないかと言われたことがありますが、

これでいきますということにしています。 

荒井　以前、私が講演した大学では「しょう

がい」というふうにすべてひらがなで表記し

ていました。

表記の一つひとつにもやはり水脈があるはず

なんです。なんとなく障害の「がい」をひら

がなにしておくと、ポリティカルコレクトネ

スであるみたいなことで表記を変えてしまう

ところもあるのですが、もともとどういう人

たちがどういう思いでこの表記を望んだのか、

そういったことも知っておく必要があると思

います。

一例ですが、石へんの「碍」を主張した人の

なかにはこういった意見がありました。

「障害の「害」の字を「碍」にするとい

う提案がされたのも40年近くも前のこ

とになる。東京青い芝の会のメンバーの

寺田純一さんが、障害の害の字を「碍」

と書いてきたときは、「なるほど！」と

思った。私たちが「害」ではなく、社会

の側の壁を意味する「碍」だというの

さんが神話に詳しい理由はたぶん二つくらい

あります。一つは戦前の日本では国家のアイ

デンティティを神話に求めたので（皇国史

観）、古事記や日本書紀を読むような教育が

行われていたということ。もう一つは、この

光明学校というところが大正デモクラシーの

影響もあって教養教育に力を入れていたとい

うこと。当時の教育を知る人の話によると、

古典文学の授業などもかなり本格的で高度

なものが行われていたようです。

それにしても、水蛭子を脳性マヒ者の祖先だ

って読み替えるような発想力やイメージ力が

すごいなと思うんです。こういった文章リテ

ラシーを備えた人たちが戦後の障害者運動の

火種をつくったんです。

以上、なんとなく「水脈」のイメージという

ものが伝わったでしょうか。

「障害者運動」という水脈

荒井　ここからは主に戦後の障害者運動、特

に身体障害者による運動の議論を紹介してい

きたいと思います。

戦後の障害者運動は国立療養所の人権闘争か

ら始まります。この時期は福祉施策の黎明期

といわれ、福祉三法が成立したりしました。

運動のなかでも日本国憲法の基本的人権や生

存権が主たる争点となりました。

けで優生保護法の見直しが始まったという、

障害者運動のなかでは大変有名な方です。

水脈の具体例の二つ目は、日本の神話に出て

くる水蛭子（ひるこ）です。実はこの水蛭子

が脳性マヒ児ではないかという話があります。

「仰光通信」といって、いまの都立光明学園

の前身にあたる東京市立光明学校という、日

本で初めての公立肢体不自由児学校の同窓会

誌のなかにこういう記述があります。

「ある日何気なく古事記を見てゐると八

尋殿（やひろどの）の所に『御子水蛭子

を生みたまいき、此の御子は芦船に入れ

て流しやりたまひき』と書いてある。へ

んに思って日本書紀と比べて見ると日本

書紀には三つになっても歩けないと書い

てある。これを読んで僕等と同じ病気は

このころ既にあったのかと思ふと水蛭子

が懐しくなった。」

（石橋玲児「水蛭子」『仰光通信』1946

年11月、15号、3頁）

この石橋玲児さんは、後でお話しする青い芝

の会の初期メンバーです。重度の脳性マヒの

ある方なのですが、1950年代に障害者殺し

をテーマにした小説を書いた人でもあります。

古事記や日本書紀は読むのが結構大変なので

すが、石橋さんは読めていたんですね。石橋

「恵まれないかわいそうな人たちをいかに助

けてあげるか」といったものでした。運動の

主体も障害者の家族や福祉・医療の専門家が

中心で、運動も福祉に関わる施設や政策を求

める陳情が主でした。それが70年代に入る

と、反差別を訴える障害当事者たちが登場し

てくるのです。

その代表的な団体の一つが、日本脳性マヒ者

協会青い芝の会でした。この人たちは、陳情

ではなく、差別をやめろと声を上げ、70～

80年代の障害者解放運動に多大な影響を及

ぼします。横田弘や横塚晃一といった運動の

牽引者が登場したり、全国障害者解放運動連

絡会議（全障連）が結成されたりするなど、

日本各地に障害者解放運動が広がっていきま

す。

全障連が訴えた有名なスローガンに、「障害

いまだに話題になる生活保護の扶養義務確認

も、1957年の朝日訴訟ですでに問題になっ

ています。それから半世紀以上経ちましたが、

いまだに私たちはこの問題を解決できずにい

ます。 

次に、高度経済成長期になると、福祉施策の

拡充を求める運動が盛んになります。そのな

かに重症心身障害児の問題に取り組む人たち

がいました。障害児とともに生きる親たちで

す。子どもたちが安心して生きていける入居

施設をつくってほしいと訴え、国家の施策と

して大規模入居施設を設置していく「コロ

ニー構想」のようなものが出てきます。

ところが1970年代に入ると障害者運動が大

きく転換していきます。障害者本人による差

別糾弾運動が登場するんですね。

それまでの障害者運動はどちらかというと、

こしを作る段階から一緒に参加するので

なければ、自分たちのものにはならない

と思うからです。」

（花田春兆『参加と平等への参加』こず

え、1988、21頁）

障害者運動や障害者施策に詳しい人は、この

下線部から「Nothing about us without us.

（私たち抜きに私たちのことを決めるな）」と

いうフレーズを思い出すのではないでしょう

か。

「Nothing about us without us」ということば

は、2004年の国際障害者デーの標語でもあ

り、国連の障害者権利条約の策定過程でもス

ローガンになっていましたが、すでに80年

代から障害者たちは「Nothing about us 

without us」に該当するような表現をしてい

たんですね。これも一つの水脈にあたると思

います。

現在私たちが障害者差別や共生社会を考える

際に共有している概念の多くが、この70～

80年代につくられたのではないか、という

のが私の考えです。ひっくり返して言うと、

現在議論していることの多くは、実は約半世

紀前からすでに議論されていたということで

す。

なぜ私がこれほど水脈をたどることにこだわ

るのかというと、普段学生と話したり、SNS

からの解放ではなく、障害者差別からの解

放」というものがあります。当時は大変イン

パクトのあるフレーズでした。自分たちは障

害を克服したいのではなく、障害者差別をな

くしたいのだと訴えたのです。

この考え方は、いま私たちが「社会モデル」

として捉えている障害のとらえ方の一つの水

脈になるだろうと思います。

1980年代になると、社会参加や制度設計へ

の参入が求められていきます。その大きなき

っかけが国連の国際障害者年でした。そこで

掲げられたフレーズが「完全参加と平等」で、

多くの障害者団体が施策への参加を求めてい

くようになります。つまり、出来上がったも

のをただ受けとるのではなく、そもそもつく

る過程に参加させてほしいということです。

国際障害者年の日本の推進本部の副代表だっ

た花田春兆という、私の師匠なのですが、そ

の人がこういうことを言っています。

「完全参加というからには、出来上がっ

たものに対してあれこれ批判したり、注

文をつけたりするだけでなく、企画・立

案の段階からの参加がなくては意味がな

いのではないか、と私たちは考えるので

す。つまり、お膳立てがすっかり出来た

ところへ、おみこしのように担がれてく

るだけでなくて、お膳立てを考え、おみ

これらはいきなり空から降ってきたものでは

なく障害者たちが長年かけて積み上げてきた

ものです。ですから、消されてしまった水脈

というものを、やっぱり一つひとつ知ってい

くことが大事なんだろうと思います。

青い芝の会の衝撃

その1：一方的な「善意」批判

荒井　ここまで水脈というものについてお話

ししてきましたが、ここからは本論として、

三つの論点を考えてみたいと思います。

先ほどご紹介した青い芝の会は、独特の「行

動綱領」で有名になりました。この綱領に、

一方的な善意を批判するといった内容が掲げ

られました。それを一つ目の論点として紹介

したいと思います。

村田さんは、この行動綱領をご存知でしたで

しょうか。関西の方が影響力が強かったので

上でのいわゆる炎上事例を見ていたりして、

危機感を覚えるからです。

例えば、車椅子の人が公共交通機関から乗車

拒否をされると大きな問題になります。障害

者が乗ってきたら迷惑だという昔ながらの主

張を繰り返す人が相変わらず多いなかで、こ

れは差別解消法に反することだと声を上げて

くれる人もいます。なかには、ずっと以前か

ら障害者本人たちが交通アクセス権の運動を

してきたことを訴えてくれる人もいます。で

も、こうした「昔から訴えてきた」という主

張がとても伝わりにくい。というのも、例え

ば差別解消法のことをWikipediaで調べると、

個々の運動については書かれていないわけ

です。するとSNSなどでは「サイトに記載

がないから、そんな歴史など存在しない」

ということになってしまう。こうした議論

が多くて、大きな危機感を覚えています。

差別解消法にしてもバリアフリー法にしても、

後にどれだけ辛いことがあっても、青い芝の

会だけには近付いちゃいけないよ」とアドバ

イスをしていたという話があったぐらいです。

都市伝説かと思っていましたが、実際にそう

いうアドバイスをしたという養護学校の職員

さんに会ったことがあるので、都市伝説とい

うわけでもなかったんですね。

なかでもとくに「我らは愛と正義を否定す

る」というフレーズが大きな衝撃をもって受

け止められました。障害者差別というのは、

弱い人やかわいそうな人たちに対して、「愛

と正義」が足りないから起こるんだと思われ

ていたんですよね。それを障害者本人が否定

したので、みんな驚いたわけです。

この行動綱領が生れた背景には、1970年に

横浜で起きた重度の脳性マヒ児の殺害事件が

ありました。実の母親が殺したんですね。い

すが。  

村田　もちろんです。ただ、おいおい知って

いったというのが正確な言い方です。大学で

は福祉を学ぶ学部に在籍していたのですが、

少なくとも障害者福祉論や入門といった授業

でこの話を聞いたことはありません。この話

を私が知ったのは20代半ば以降だったと思

います。大学を卒業していろいろな経験をし

てこういうものに触れていくことになるんで

すけど、内容も衝撃的でしたが、それまで自

分が知らなかったことにも驚きました。

荒井　青い芝の会はこの行動綱領で知られる

ようになったものですから、すごい過激な人

たちだと思われていました。当時の養護学校

の先生たちが卒業生に向けて「君たち、卒業

中、神奈川の青い芝の会の人たちと知り合っ

て介助者を始めたようです。

余談ですが、当時、障害者が介助者を探す際、

主に採られた手法が大学でのビラ撒きでした。

大学でビラを撒くと、暇な大学生たちが「飯

食わせてくれるなら･･････」と集まったわけ

です。ところがいま、大学でビラを撒くのが

難しくなっていますね。それに大学生も忙し

い。授業や資格の勉強、バイトがあって、フ

ラフラしている大学生がいない。だから介助

者が見つかりにくくなっていて、自立生活運

動をやっている障害者のあいだでも大きな問

題になっています。

話を戻しますが、川崎や横浜で活動をしてい

ると、ときどき九龍さんのような人に出会い

ます。福祉や医療の業界に勤めているわけで

はないけれど、昔、障害者団体でアルバイト

していましたという人に出会うんです。これ

はすごく大事なことだと思います。

障害の問題って、医療や福祉の専門家がやる

ことだと思っている人があまりにも多いので

すが、そうじゃないと思うんです。人生のな

かで1年とか2年とか、障害のある人たちと

密に関わったことのある人が社会に増えてい

けば、世の中は変わりますよね。おそらく青

い芝の会がやりたかったのはそういうことだ

ったんだろうと思います。 

九龍ジョーさんが横田弘さんの思い出話をし

わゆる育児ノイローゼだろうと思いますが、

それが起きた時に地元住人たちがお母さんを

許してあげてほしいと陳情活動を行ったんで

す。重度の障害のある子どもを抱え、お母さ

んは大変だったんだ。殺された子もあのまま

生きていても不幸になるだけだ。だから母親

を厳しく罰するべきじゃない、というわけで

す。

あたかも障害児を手にかけることが愛である

かのように語られる風潮に対して、青い芝の

会は「そんな愛ならいらない」って言ったん

です。なぜ障害者を殺すことが愛として語ら

れるんだと。そうした文脈から出てきたのが

「我らは愛と正義を否定する」でした。

こうして青い芝の会は親を批判していきまし

た。それまで親というのは障害児の最大の味

方だと思われてきたわけです。ところが障害

者側から、実は親たちが自分たちのことを差

別しているんだという声が上がったわけです。

それが大きな衝撃をもって迎えられました。

配慮の先回り

荒井　この行動綱領を起草したのが横田弘さ

んという方です。横田さんに関するあるエピ

ソードを紹介します。

九龍ジョーさんという有名なライター兼編集

者がいます。九龍さんは横浜市立大学に在学

した。

この先回りの配慮については、最近、合理的

配慮がそうなってしまっているように思うこ

とがあります。例えば、皆さんのご所属の組

織や機関に、ある障害特性のある学生が来る

とします。その時、合理的配慮の提供として

何ができて何ができないのかみたいなことを

いろいろとシミュレーションされると思いま

す。それ自体は大事なことだと思いますが、

そのシミュレーションが先走ってしまうと、

例えば、「聴覚障害のある学生が来たらこう

いう支援をパッケージ化しておいて出せば

良いだろう」と、待ってましたとばかりに

学校側が事前に用意していたものを提供し

ようとするかもしれません。でもこれって、

受け取る側はありがたいなと思うかもしれ

ませんが、その反面、用意された支援の枠

内で学生生活を送らなければいけないのか

と感じるかもしれません。

先回りした配慮は差別解消法の求めるところ

ともずれているように思いますが、村田さん

はどう思われますか。

村田　重要なのは、障害のある学生の学ぶプ

ロセス、手段において、合理的配慮が必ずし

も必要とは言い切れないということです。障

害のある学生が来たら、合理的配慮を提供し

ましょうと一足飛びに思考してしまいがちで

ています。

「横田さんとの思い出で、ずっと覚えて

いることがあって。事務所にいたら、横

田さんが膝ですりすり歩いていたんです。

すると、横田さんのちょっと先を大きな

荷物が塞いでいた。邪魔だろうなと思っ

て、それをどかしたんですね。そうした

ら、「なんでどかしたんだ？」って問い

詰められて。

　「邪魔だと思いました」と答えたら、

「ぼくはそれをどかしてなんて頼んでい

ない」って言うんです。たしかに、横田

さんはどかしてほしいなんて一言も言わ

なかった。ぼくが勝手にどかしたわけで

す。横田さんは「なぜどかしたのか、自

分の口で説明しろ」と。

　そのとき、ぼくの中のなにかが試され

ていると感じました。横田さんたちには、

そうやって他人に勝手な先回りをされる

ことで行動を制限されてきた、という歴

史があるわけです。」

（『荒井裕樹対談集　どうして、もっと怒

らないの？』現代書館、2019年、32頁）

私も横田弘さんの最晩年に知り合って少しは

存じ上げているのですが、こうした先回りの

配慮に対して大変敏感な方でいらっしゃいま

というテーゼです。この項目は横田さんの起

草ではなく、後から加えられたものです。

このテーゼの背景には、青い芝の会の会員が

踏切事故で命を落としたという事件がありま

す。その方は一人で電動車椅子で外出してい

て、そこで事故に遭ってしまった。でも、誰

か助けてくれる人が周りにいたら助かってい

たかもしれません。それで、電動車椅子は障

害者の味方なのか敵なのかみたいな議論にな

りました。

テクノロジーは障害のある人とない人をつな

ぐ上で欠かせないものですが、それが発達す

れば障害者への対応をしなくて済むとか、ケ

アにかかる労力が軽く済むとか、あるいはち

ょっと強く言うと面倒くさい思いをしなくて

済むとか、そういった動機でつくられたテク

ノロジーは本当に障害者の社会参加に益する

んでしょうか？ちょっと難しいところがあり

ますよね。

UDトークなんかも同じだと思います。大変

精度が高く、おかげで聴覚障害のある人とな

い人がつながりやすくなりました。でも、こ

れがあれば障害者への対応が軽くなるといっ

た理由で使うことが本当に障害者の社会参加

につながっていくのかということです。

健全者文明を否定するというのは、そういう

意味を含んだフレーズだと私は理解していま

す。

すが、そもそも合理的配慮のない状況で学べ

るのならその方が良いかもしれません。それ

に、何らかの配慮や支援が必ずしも合理的配

慮と呼べるものでもないかもしれない。

大学がやらないといけないのは、合理的配慮

をどうするかということより、障害のある人

がどう学ぶかを一緒に考えることであって、

合理的配慮はそのためのプロセスの一つに過

ぎません。選択肢のなかに合理的配慮がある

だけです。

障害のある学生が来るから合理的配慮をどう

しようと考えること自体が先回りで、組織の

側の前提に縛られていることの表れかなと思

います。

荒井　そうなんですよね。これまで紹介して

きた人たちの議論は半世紀前のものですが、

いま私たちが障害学生の支援をどうしようか

と考える時に、その半世紀前の議論のなかに

いまなお有効なことがたくさんあるような気

がするんです。その頃からすでに警鐘が鳴ら

されていて、考えるべきことがたくさんあっ

たわけです。

障害とテクノロジー

荒井　行動綱領のなかでもう一つよく質問を

受けるのが「我らは健全者文明を否定する」

このように青い芝の会は、障害者差別と闘う

言葉をつくり出していったところに大きな特

徴があったと思います。だから私は文学者と

して、さまざまな言葉をつくり出した青い芝

の会の資料を読むのが大変面白いんです。優

生思想という言葉も昔からあったのですが、

青い芝の会の人たちはその言葉を新しい文脈

で使い、運動のなかに採り入れました。

しかしながらその後、障害者差別と闘う言葉

は増えたでしょうか。例えば、2016年7月

に起きた相模原障害者施設殺傷事件を機に、

優生思想という言葉がメディアやSNSに頻

出しました。私も事件後いくつかの取材を受

け、いまも7月になるとメディアへの寄稿を

求められたり、新聞やテレビの取材を受けた

りします。

この事件が起きた後、個人的にショックだっ

たのは、「優生思想はどうやったら乗り越え

られるのでしょうか？」という質問を度々受

けることでした。優生思想という言葉は半世

紀前に障害者差別と闘うために使われた言葉

です。そんな半世紀前の言葉をいまだに使っ

ている領域があるでしょうか。言葉というの

はだいたいバージョンアップされていくはず

なのですが、優生思想という言葉はバージョ

ンアップされていないんですね。

青い芝の会の衝撃

その2：「優生思想」との闘い

荒井　二つ目の論点が、優生思想との闘いで

す。昨今、旧優生保護法の問題が大きく報じ

られています。ですので、優生思想という言

葉を聞いたことのある方も多いかもしれませ

ん。

優生思想とは何かというと、優生学に由来す

る言葉で、障害者を悪しき存在として捉えた

り忌み嫌ったりする感覚のことです。それか

ら、能力によって人間を分別、差別する価値

観などを指す場合もあり、多義的な含みをも

って使われています。

1970年代以降、とくに青い芝の会の運動で

は、「健全者幻想」という言葉も優生学的な

思想、価値観を批判する言葉として使われま

した。この言葉は健全者に近付けば悩みがな

くなるとか、健全者の方がより良い存在であ

るという考え方、あるいはそうした幻想に障

害者自身が囚われ、自らを否定してしまうこ

とを戒める警句として使用されました。障害

のある自分のままで生きていて何がいけない

んだと言い切ったわけです。

いま「障害は個性」なんていう表現があった

り、障害があってもそのままで良いという考

え方がわりと一般的になりましたが、その水

脈の一つに「健全者幻想」があると思います。

害者が筆談を求め、断られる。こうしたこと

って、それぞれ個別に「○○ハラスメント」

みたいな言い方があっても良いと思うのです

が、現状、存在しません。

それから、障害者たちが社会参加を求めると、

現実的には考えにくい危機感を煽られること

があります。例えば、合理的配慮の提供や差

別解消法について説明した時に、「そんなに

障害者に配慮すると、ここにばかり障害者が

殺到するのではないか」といった不安や危機

感を煽るようなことが言われます。

あるいは、ハーフやミックスと呼ばれる人た

ちが増えると、日本文化が衰退してしまうの

ではないかと言われることなどもそうです。

同性婚や夫婦別姓の話にも関わってきます。

表す言葉がない

荒井　さらに広い視野で考えてみたいのです

が、例えば、性差別とか性暴力とか、力の不

均衡を表す言葉、あるいは見えにくい暴力や

力の行使、価値観を可視化する言葉は増えて

います。

ここ5、6年では、性の多様性を表す言葉も

増えました。いまの学生たちも、性の多様性

を表す言葉に対して大変敏感です。

しかしながら、障害者差別と向き合う言葉は

増えているでしょうか。私は増えていないと

思います。

例えば、知的障害者が丁寧な説明を求め、そ

れを断られることがある。あるいは、聴覚障

それから、これは障害とはまた違う文脈にな

るのですが、日本語を母語としない店員が日

本語の不十分さを責められることがあります。

コンビニや居酒屋に行くと、不十分な日本語

をバカにされたり茶化されたりしている場面

に遭遇することがあります。学生がそういう

ことを言うと、そういうの良くないよと声を

掛けるのですが、「それ○○だからやめなよ」

の、◯◯に該当するワードないんですよね。

村田　それは差別という言葉にくくられるで

しょうね。

荒井　そうなんです。差別だからやめなよと

は言える。でも差別ってものすごく大きなく

くりですよね。

他にも、例えば2019年の台風19号発生時

に、路上生活者が避難所に入ることを断られ

る事件があったんです。衝撃的でした。でも、

こうした状況を言い表す言葉がないと、そも

そもそれが差別かどうかから議論を始めなけ

ればならなくてすごく疲れるんです。差別だ

と指摘しても、言っている側は差別だと思っ

ていない。

そうした時に、「これって◯◯だからやめて

ほしい」と、何か定着した言葉があれば、そ

れを受けた側や目撃した人も指摘しやすくな

るし、エンパワメントされますよね。

同性婚を認めたら出生率が下がって人口が減

り国が滅ぶのではないか、だから認められな

いと言われることがあります。

現在日本では同性婚が認められていませんが、

人口はすでに減っていますし、オランダでは

2001年から認められていますが、オランダ

が滅びそうだという話は聞いたことがありま

せん。

つまり、社会参加を阻まれている側が社会参

加を求めていくと、現実的には考えにくい危

機感を煽られ、ダメだと言われてしまう。こ

うした特有の現象にも名前はついていません。

それから、他者の社会参加のあり方を勝手に

決めるという現象もあります。例えば、混み

合う電車に車椅子で乗ることに対して、車椅

子に乗っている人は混み合ってない時間帯を

選んで乗るべきだという意見が出てきます。

でも、ある人がある時間帯の電車に乗るのは、

その人がその時間に社会参加する必要がある

からなわけで、本人もできれば混み合ってい

ない時間に乗りたいはずなんです。それなの

に車椅子の人は空いてる時間に乗ったら良い

みたいなことが勝手に言われてしまう。こう

した現象にも名前があると良いと思うのです

が、いまのところはないと思います。もしか

したら、社会学や社会心理学のなかでこうい

う現象を表す言葉があるのかもしれませんが、

私は知りません。

東京新聞の記事では、この男性は働いていて

所得があって、過去に女性との交際経験もあ

って、そろそろ結婚したいと考え勇気を出し

て応募したといったことが書かれています。

所得や交際経験の有無は問題とすべき事柄で

はないと思うので、ここではちょっと横に置

きます。

知的障害のある人が婚活イベントに参加する

ことを断わられたというのは、合理的配慮の

提供の義務違反でしょうか。私には、もうち

ょっと根深いものが感じられます。結婚や交

際といった人と人との交流に関して、知的障

害のある人たちを排除するその感覚に、合理

的配慮の不提供という言葉だけでは済まされ

ないゾワゾワした何かを感じます。

そのゾワゾワしたものを、半世紀前の障害者

運動家たちは優生思想という言葉で言い表そ

うとしたのかもしれません。一緒には生きて

いけない、生きていたくない、一緒に生きて

いくことがすごく負担になる、そういった感

覚を表す言葉です。  

時々、合理的配慮の提供について解説してく

ださいという寄稿や講演依頼が来るのですが、

皆さんが気にするのは、自分たちのやってい

ることが差別解消法に照らして不当な差別に

該当しないかどうかということです。どこか

らがOKでどこからがNGか、それを具体的

に教えてほしいと言われます。でも難しい

差別解消法もこうした文脈のなかから出てき

たものだと思います。例えば、車椅子を使っ

ている人がレストランに入りたいとなった時、

店側から断られることがあった。でも差別解

消法ができたことによって、「それは差別解

消法違反ですよ」と簡単に言えるようになっ

た。

すごく語弊のある言い方かもしれませんが、

やはりそういうふうに一言で言えるのはとて

も楽ですよね。言いやすくもなるし、励まさ

れる。

合理的配慮の射程

荒井　とはいえ私自身は、差別解消法に対し

て80％ぐらいは好意的に受け止めています

が、残りの20％ぐらいには懸念をもってい

ます。

懸念点はいくつかあるのですが、その一つに、

障害者差別を表す言葉が「合理的配慮の不提

供」だけに画一化されてしまうのではないか

ということがあります。

最近の事例を紹介します。東京都が運営する

婚活支援サイトのイベントで、軽度の知的障

害の男性が「心身ともに健康でない」という

ことを理由に参加を断られたということがあ

りました。東京新聞が8月11日に報じてい

ます。

とです。ただ、合理的配慮という訳語がやっ

ぱり誤解を招きやすいと思います。私は「環

境調整」という言い方をしています。

合理的配慮というと、優しくしてあげるとか

丁寧に接するみたいな感じになるのですが、

本来の主旨からすれば、その人がその場に参

加するにあたって必要な環境を整えるという

ことだと思うので、環境調整くらいで捉えた

方が良いのではないかと思います。

環境を整えてほしいというニーズは差別解消

法ができて突然出てきたものではなく、ずっ

と訴えられてきたことだというのは私からも

改めてお伝えしたいと思います。

養護学校義務化阻止闘争

荒井　最後にお話ししたいのが、養護学校義

務化についてです。特別支援学校はかつて養

護学校と言われていて、義務化が始まったの

が1979年度でした。根底には、就学猶予や

就学免除の問題がありました。

かつては重い障害のある子どもたちが、就学

免除ということで義務教育さえ受けられなか

った時代がありました。それを何とかしなけ

ればいけないというのが養護学校義務化の根

底にあります。

いまも就学猶予や就学免除の規定は残ってい

ます。何のためにあるのかちょっと疑問に思

んです。ケースバイケースとしか言いよう

がないからです。

村田さんにもそうした依頼がたくさん来ると

思いますが、合理的配慮についてどう話され

ていますか。

村田　そうですね。ここにいる皆さんも、

日々、合理的配慮について悩まれていると思

います。 

お話をうかがっていて改めて気が付いたので

すが、合理的配慮のニーズって、別に新しい

ニーズではないんですよね。新しい言葉とし

て考えがちですが、レストランに入りたいと

か、働きたいとか、電車に乗りたいとか、あ

るいは学びたいといったことは昔からあるわ

けで、制度的に言い表せるようになったのが

この合理的配慮という言葉です。

先ほど荒井さんが丁寧な前置きをしながら差

別解消法の登場で楽になったと言われました

が、それは確かにその通りで、そのことによ

って明るみになりやすくなったというだけの

話で急に出てきたニーズではないということ

です。

この辺をきちっと押さえておかないといけな

いと思いながら聞いておりました。

荒井　そうですよね。急に出てきたニーズで

はないんですよね。昔から要求されていたこ

のが「共生共育」という言葉でした。

障害のある人ほど地域社会と関わりながら、

人々にサポートをお願いしながら生きていか

なければならないはずなんですよね。養護学

校はそうした人々のネットワークから障害者

を切り離してしまいかねない、というわけで

す。

ちなみに、養護学校義務化の論争は、心理学

や精神医学も巻き込んで大きな議論になりま

した。障害のある子を分けるとなると、分け

るための尺度をつくることになります。その

尺度は、誰かを排除することにつながるので

はないか。心理学や精神医学が、子どもの排

除に関わるようなスケールをつくって良いの

かということがかなり真剣に議論されました。

この頃、養護学校に行きなさいと言われた障

害のある人が、教育委員会の制止を振り切っ

て地元の学校に通う、「自主登校」という闘

争をやっていました。東京都で有名だったの

が金井康治さんという方です。脳性マヒの方

で、高校まで進学しました。

彼は高校受験の時に、試験時間延長の配慮を

受けています。障害のある人の入試における

時間延長の配慮はこの頃から始まっていたん

ですね。背景にあったのは帰国子女の人たち

の試験制度だったようですね。

今日はあまり詳しいお話はできませんが、養

護学校義務化論争は、現在のインクルーシブ

うところもあるのですが、今日は深入りしな

いでおきます。

70～80年代の障害者の運動家のなかには、

就学猶予や就学免除をものすごく恨んでいる

人たちがいました。先ほどの横田弘さんなん

かは、ご自身の著書の裏表紙が自身の就学免

除通知になっているんです。ものすごい恨み

を感じますね。

この時期、養護学校義務化をめぐって、賛成

派と反対派との間で激しい議論になりました。

養護学校義務化に賛成した人たちの多くは

「発達保障」という言葉をキーワードにしま

した。どんなに障害の重い子でも発達はする

んだと。その子の発達をサポートすることが

人権を保障することなんだと訴えました。そ

の子の障害に合った専門的で科学的な教育を

行う必要があるから養護学校が必要だという

主旨です。

先ほどからご紹介している青い芝の会は反対

派の急先鋒といった存在で、障害のある子も

地域の学校に通うべきだと主張しました。養

護学校に行くとなると障害のある子だけ、き

ょうだいや友だちとは違う学校に行くことに

なるわけです。そうすると地域のなかに友だ

ちがいなくなり、人間関係がなくなってしま

う。それは地域からの隔離、障害児の排除な

んだと訴えました。青い芝の会に限らず、養

護学校に反対する人たちの間でよく使われた

制度的な規範がたくさんできつつあります。

今年度は合理的配慮の法的義務化が全面に広

がるということで、それが一番のトピックか

のように話されます。

もちろん大学やわれわれがその規範の実効性

の確保に向けて努力していくことは必要なこ

とですが、それは目指すべき姿というより、

大前提の話でしかないということです。非常

にライトな言い換えをすれば、信号を守りま

しょうと言っているだけのことです。大事な

ことは、信号を守ることだけにわれわれの思

考を閉じてしまって良いのか？ということで

す。

荒井さんが「水脈」という言葉を使われたの

は、本当に秀逸だと思いました。もしかした

らわれわれは、水脈といっても、水道の蛇口

から出てくるところぐらいからしか考えられ

ていないのかもしれません。ほんとうは水道

から出てくるまでに、雨が降って地下水とな

り、川や湖となってそれらが浄水され、水道

管を通って運ばれてくるという歴史があるわ

けです。今日のお話は、われわれが「蛇口を

ひねったら出てくる水」としか捉えていない

のではないかということへの警鐘ですよね。

多くの研修やシンポジウムでは、障害の定義

や日本で障害学生が増えてきたというところ

から話し始めることが多いのですが、それら

がもし仮にエピソード1だとするならば、今

教育を考える上でも大変大きな問いを投げか

けていると思います。障害のある子と障害の

ない子を分けることにどれほど意味があるの

か、誰が分けることを望んでいるのかという

問題です。それから、障害のない子は障害の

ある子を知らないまま社会の担い手になって

いく、ということで本当に良いのかという議

論もありました。

学校の役割とは何か。教育とは何か。当時の

養護学校をめぐる議論は、こうした根源的な

問いを含んでいるように思います。

時間の都合で私からの報告はこれまでとさせ

ていただきますが、最後に参考文献を紹介し

ます。

小国喜弘編『障害児の共生共育運動――養護

学校義務化反対をめぐる教育思想』（東京大

学出版会、2019）という、障害児の共生共

育運動について書かれた大変優れた研究書が

あり、全体像を把握するにはすばらしい本か

と思います。

最後は駆け足になりましたが、ご清聴ありが

とうございます。

村田　最後に、今回なぜ荒井さんをお呼びし

てこの話を届けていただきたかったかという

ことを話します。

昨今、障害者の権利条約に始まり、差別解消

法ができて第二次まとめや第三次まとめなど、

20 講演　　障害者運動の水脈をたどる

日のお話はエピソード0にあたります。あえ

てこのタイミングでお話しいただいたのは、

今後このエピソードが、2、3、4とどんどん

拡充していくと思うからです。一度振り返っ

て、エピソード0というものが先にあったの

だということを押さえながら、今後、差別解

消法や合理的配慮とは何かということを考

えていきたいと思います。本当に示唆に富

むお話をお届けいただき、ありがとうござ

いました。



21 講演　　障害者運動の水脈をたどる

花田春兆
『いくつになったら歩けるの』
初版（ミネルヴァ書房、1974）
（日本図書センター、2004）

荒井裕樹
『差別されてる自覚はあるか』
（現代書館、2017）

小国喜弘編
『障害児の共生共育運動――養護学校義務化
反対をめぐる教育思想』
（東京大学出版会、2019）

杉本章
『障害者はどう生きてきたか』
増補改訂版（現代書館、2008）
戦後の障害者運動史の概説として大変参考に
なる1冊。年表も詳細で有益。

横田弘
『障害者殺しの思想』
初版（JCA出版、1979）
増補新装版（現代書館、2015）

横塚晃一
『母よ！殺すな』
初版（すずさわ書店、1975）
増補新装版（生活書院、2007）

参考書籍



22 講演　　障害者運動の水脈をたどる

荒井裕樹（あらいゆうき）
二松学舎大学文学部教授。専攻は、障害者文
化論、日本近現代文学。著書に、『障害と文
学「しののめ」から「青い芝の会」へ』（現
代書館）、『生きていく絵 アートが人を〈癒
す〉とき』（亜紀書房）、『差別されてる自覚
はあるか 横田弘と青い芝の会「行動綱領」』
（現代書館）、『障害者差別を問いなおす』（筑
摩書房）、『車椅子の横に立つ人 障害から見
つめる「生きにくさ」』（青土社）、『まとまら
ない言葉を生きる』（柏書房）、『凜として灯
る』（現代書館）などがある。第15回 (池田
晶子記念 )わたくし、つまりNobody賞受賞。

村田淳（むらたじゅん）
京都大学学生総合支援機構准教授／障害学生
支援部門（DRC）チーフコーディネーター、
高等教育アクセシビリティプラットフォーム
（HEAP）ディレクター

登壇者プロフィール


	1
	2
	3
	4
	5
	6
	7
	8
	9
	10
	11
	12
	13
	14
	15
	16
	17
	18
	19
	20
	21
	22



